
 

 

                                ISSN 1981 - 061X – v. 30, n. 2 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

 

Decadência ideológica e a gênese do 
irracionalismo filosófico em Lukács 

Ideological decay and the genesis of philosophical 
irrationalism in Lukács 

 
  Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga* 

 
Resumo: Neste trabalho procuramos elucidar o 
conceito de irracionalismo empregado por 
Lukács. Partimos da teoria da decadência 
ideológica de Lukács para indicar dois elementos 
centrais da decadência ideológica: (1) a limitação 
do saber ao empírico e (2) a recusa dos 
problemas ontológicos. Concluímos que a 
impossibilidade de solucionar o problema da 
gênese dos fenômenos é traço característico da 
decadência ideológica. Com base nisso 
analisamos a maneira como o irracionalismo 
procura dar uma solução para esse problema 
mediante a postulação de um saber intuitivo e 
não-racional do sentido da realidade fetichizada 
do capitalismo, através do qual procura realizar 
uma apologia indireta deste. 

Palavras-chave: Irracionalismo; dialética; 
ontologia; ideologia; decadência ideológica. 

 

Abstract: In this paper, we seek to elucidate the 
concept of irrationalism employed by Lukács. 
We start from Lukács' theory of ideological 
decadence to indicate two central elements of 
ideological decadence: (1) the limitation of 
knowledge to the empirical and (2) the rejection 
of ontological problems. We conclude that the 
impossibility of solving the problem of the 
genesis of phenomena is a characteristic feature 
of ideological decadence. Based on this, we 
analyze the way in which irrationalism seeks to 
offer a solution to this problem on the 
postulation of an intuitive and non-rational 
knowledge of the meaning of the fetishized 
reality of capitalism, through which it seeks to 
make an indirect apology for it. 

Keywords: Irrationalism; dialectics; ontology; 
ideology; ideological decadence. 

Introdução: decadência ideológica e o problema da gênese 

Em tempos recentes, a mais controvertida parte da obra lukácsiana de 

maturidade, sua crítica ao universo intelectual da ideologia burguesa e, sobretudo, sua 

tentativa de situar a ascensão do nacional-socialismo no contexto do desenvolvimento 

de certas tendências irracionalistas da filosofia burguesa – que culmina na seminal 

obra A destruição da razão – vem se tornando objeto de interesse por parte de setores 

da intelectualidade de esquerda. Depreende-se esse fato a partir de recentes reedições 

da obra chave de Lukács1 e de ensaios recentes que procuram salientar sua 

atualidade2. Não acreditamos que esse fenômeno pode ser reduzido a um mero 

 

* Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). 
1 Tome-se a título de exemplo as novas edições de A destruição da razão em inglês (pela editora Verso 
em 2021) e francês (pela editora Delga em 2017), assim como a reedição em 2022 do volume 9 da 
edição das obras reunidas [Werke] que contém A destruição da razão de Lukács pela editora alemã 
Aisthesis. 
2 Podemos mencionar trabalhos recentes como o ensaio “The new irrationalism” do editor da Monthly 
Review John Bellamy Foster (Foster, 2023), a resenha na Jacobin de Matt McManus sobre a reedição de 

DOI 10.36638/1981-061X.2025.30.2.780 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

302 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

modismo acadêmico, mas antes resulta da própria força das coisas: da tentativa de 

compreender a reorganização e ascensão de forças de extrema direita ao redor do 

globo, em diferentes nações, cada qual dotadas feições e características próprias. O 

confronto com o fenômeno do pensamento irracionalista e reacionário deixou de ser 

matéria de desacato entre doutos para assumir papel central importância no debate 

político e social.  

Contudo, é curioso observar que não há qualquer definição sintética do conceito 

de irracionalismo a ser encontrada em toda a obra do filósofo húngaro. E isto, 

acreditamos, por desígnio. Como bom dialético, Lukács não parte de conceitos, mas 

do próprio movimento das coisas. O filósofo húngaro persegue ao longo do 

desenvolvimento histórico, dos sistemas e autores mais representativos, a maneira 

como arcabouço teórico do irracionalismo é engendrado e como, a partir deste 

substrato, os principais conceitos e motivos são desdobrados e modificados em 

estreita conexão com as transformações históricas que conformam seu firmamento 

ontológico. Desta maneira é possível tanto articular e apresentar conceitualmente uma 

unidade substancial no desenvolvimento do irracionalismo filosófico quanto apreender 

a raiz de suas transformações e modificações conceituais, ainda que um conceito 

sintético não se encontre aduzido de antemão. O “método” de procedimento da 

investigação de Lukács, assim, ecoa a formulação de Hegel na Fenomenologia do 

Espírito: “O método não é outra coisa que a estrutura do todo, apresentada em sua 

pura essencialidade.” (HEGEL, 2014 p. 50) 

Nosso objetivo neste trabalho, portanto, é investigar a gênese da estrutura 

categorial que baliza o irracionalismo filosófico, tal como esta aparece na obra de 

Lukács e, com isso, tentar oferecer uma conceituação mais precisa do que é o 

irracionalismo filosófico, em termos teórico-conceituais3. Isso só pode ser feito a partir 

 

A destruição da razão (Mcmanus, 2023), o artigo de Matthrew Sharpe e Matthew King de 2023 
(SHARPE; KING, 2023), assim como o vigoroso e ricamente documentado ensaio de Matteo Gargani 
(GARGANI, 2020). É também interessante notar o evento dedicado a A destruição da razão de Lukács, 
realizado em 2022 pela Universidade de Deakins e organizado por Matthew Sharpe e Daniel Tutt. Cabe 
também mencionar que o Brasil deve ser considerado exceção no que diz respeito ao estudo e discussão 
da obra de Lukács em virtude do esforço pioneiro de pensadores e militantes marxistas nas décadas de 
60-70 como Carlos Nelson Coutinho, José Paulo Netto, Leandro Konder, José Chasin, Celso Frederico, 
entre outros, que colocaram e mantiveram em evidência a obra do pensador húngaro desde então, 
sobre a história dessa tradição cf. Massuia (2013). 
3 Por essa razão, o presente escrito procura realizar uma abstração razoável em relação às 
determinações histórico-materiais imediatas dos diversos expoentes do irracionalismo filosófico, 
procurando apreender o movimento das determinações conceituais que operam no cosmos intelectual 
do pensamento burguês, movimento que não obstante se radica nas determinações histórico-materiais 
da burguesia enquanto classe. Nossa tentativa, portanto, procura elucidar um arcabouço intelectual que 
emerge das transformações materiais e ideológicas da burguesia no período da decadência ideológica 
e se mantém através das mudanças históricas e determinações nacionais, na medida que deriva de uma 
determinação geral da realidade material da burguesia enquanto classe. Nesse sentido, nosso trabalho 
deve tomar como modelo menos o procedimento histórico-sequencial de A destruição da razão e mais 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 303 Verinotio 
nova fase 

da compreensão dos elementos centrais da ideologia burguesa tal como este se 

definem a partir do processo de decadência ideológica paulatinamente empreendido 

pela burguesia no período que se inicia a partir de 1830 e culmina nos grandes 

eventos revolucionários e violentas repressões ocorridos entre 1848 e 18714. Neste 

processo histórico, o proletariado organizado se colocou pela primeira vez como 

derradeiro agente do progresso social, explicitando as contradições imanentes entre 

capital e trabalho e ameaçando fatalmente o domínio da burguesia ao indicar a 

possibilidade de instauração revolucionária de uma sociabilidade distinta, 

materialmente superior, ao modo de produção capitalista vigente. Frente a esses 

eventos e ao estabelecimento de um novo paradigma da luta de classes a burguesia 

deve assumir uma perspectiva decididamente reacionária. Do ponto de vista da 

burguesia, o acirramento da luta de classes e a demanda da instauração de uma 

sociedade para além do capital, jamais poderiam serem vistas como possibilidades 

inscritas no âmago das contradições do próprio modo de produção capitalista; 

tampouco poderiam ser essas contradições compreendidas como elementos 

constitutivos da própria sociabilidade que confere à burguesia seu poder. Por força de 

uma necessidade social que se impõe em todos os âmbitos da vida espiritual, o modo 

de produção capitalista e as relações sociais que dele se desdobram já não poderiam 

ser concebidas como uma forma de produção social historicamente determinada, um 

importante, porém transitório momento no contraditório desenvolvimento do gênero 

e da história humana, mas como o derradeiro estágio desta: a única forma de 

sociabilidade possível e desejável. Portanto, a fim de assegurar a continuidade do 

sistema social que fundamenta sua posição dominante, surge para a burguesia a 

necessidade ideológica de afirmar a perenidade do modo de produção capitalista e 

suas relações sociais. Surge, portanto, a necessidade de uma constante apologia do 

modo de produção capitalista mediante a recusa de sua determinação histórica 

constitutiva. Em termos abstratos, a maneira como a burguesia efetiva essa apologia 

está na tentativa constante de eliminar, através de todos os subterfúgios retóricos e 

teóricos possíveis, o questionamento e indagação científica acerca da gênese dos 

 

o método sistemático-conceitual empregado por Lukács em obras como Introdução a uma estética 
marxista (LUKÁCS, 2018), no qual a investigação se circunscreve à análise teórico-conceitual da 
categoria dialética de particularidade [Besonderheit]. 
4 A teoria da decadência ideológica elaborada por Lukács constitui um dos eixos centrais de sua 
elaboração teórica de maturidade. Formulada de maneira programática no artigo “Karl Marx und das 
probleme des Ideologischen Verfalls” de 1938, publicado primeiramente na revista Internationale 
Literatur, aparecendo em livro pela primeira vez em 1948, na coletânea de ensaios Karl Marx und 
Friedrich Engels als Literaturhistoriker, sendo republicado diversas vezes em diferentes volumes, 
notavelmente no volume 4 da edição de suas obras coligidas (Werke 4. Probleme des Realismus I. Essays 
über Realismus) pela editora berlinense Luchterhand. 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

304 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

fenômenos. A investigação acerca da gênese ontológica das relações sociais 

capitalistas, das conexões internas que constituem sua condição de possibilidade, 

implica a compreensão de seu caráter inexoravelmente histórico e, consequentemente, 

implica também a possibilidade de sua superação. Afinal, como indica Marx: “uma vez 

que se exponham claramente estas relações internas [dos fenômenos do modo de 

produção capitalista, FC], toda a crença teórica na necessidade permanente do estado 

de coisas atual se exaure” (MARX; ENGELS, 2020, p. 269). Lukács, por sua vez, 

descreve da seguinte maneira a forma teórica específica que se origina a partir da 

necessidade da apologia: 

Qual é, de fato, o núcleo de toda apologética? É a tendência a 
permanecer na superfície dos fenômenos, ignorando os problemas 
mais profundos, essenciais e decisivos. Ricardo ainda se referia aberta 
e “cinicamente” à exploração dos operários pelos capitalistas. Os 
economistas vulgares se refugiam nos mais superficiais 
pseudoproblemas da esfera da circulação, de modo a banir do mundo 
da ciência econômica o processo de produção, na medida em que este 
é processo de produção do mais-valor. De modo análogo, a estrutura 
de classes da sociedade desaparece da sociologia; a luta de classes, 
da ciência histórica; e o método dialético, da filosofia. (LUKÁCS, 2010, 
p. 201) 

Assim, a imperiosa necessidade apologética de eliminação teórica do problema 

da gênese deve resultar em uma reorganização teórico-conceitual que resulta em um 

processo de regressão ao empírico e evasão do ontológico5. Tal reorganização teórica 

implica, pro um lado, que todo o conhecimento possível – portanto, todo o saber 

racional – se reduz aos estritos limites da experiência empírica, e toda dimensão 

propriamente ontológica (dos mecanismos, processos e tendências) o que excede a 

tais limites é tomado como metafísico e cientificamente irrelevante. Nesta perspectiva 

o conhecimento da realidade se reduz a um saber mensurável e quantitativo dos 

fenômenos empíricos, circunscrevendo-se essencialmente ao escopo do entendimento 

[verstand] tal como o caracterizava Kant em sua Crítica da razão pura. Por outro lado, 

a ciência passa então a ser concebida não mais como uma explicação dos fenômenos, 

isto é, como a tentativa de apreender os mecanismos efetivos que os produzem e 

engendram, mas ora como a simples descrição funcional (através de funções 

matemáticas) das relações que os fenômenos estabelecem entre si6, enquanto 

regularidades empíricas (que fornecem o fundamento das “leis empíricas” ou 

“experimentais”)7. Esse movimento intelectual resulta no processo de 

 

5 Discutimos de maneira mais detalhada essas questões em nosso trabalho Cannalonga; Barbosa (2025). 
6 “Os conceitos de ordem da física matemática não têm qualquer outra função salvo serem uma 
sondagem completa das relações do ser empírico” (CASSIRER, 1923, p. 165). 
7 “A teoria física não é uma explicação. É um sistema de proposições matemáticas, deduzidas de um 
pequeno número de princípios, que procuram representar da maneira mais simples, completa e exata 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 305 Verinotio 
nova fase 

desontologização8 das ciências e do represamento do conteúdo ontológico das 

descobertas científicas pela barragem do ceticismo empirista. Deste modo, a ciência 

deixa de ser um instrumento de explicação da realidade em si mesma, premissa 

incontornável para a formulação de uma visão de mundo materialista amparada em 

seus resultados, mas apenas uma forma de descrição dos fenômenos a ser manipulada 

livremente a fim de realizar objetivos meramente pragmáticos do desenvolvimento das 

forças produtivas e da manutenção do modo de produção capitalista. Cumpre-se, 

assim, a exigência “belarmiana”, tal como Lukács caracteriza em sua Ontologia do ser 

social9. 

Visto que todo o conhecimento possível é reduzido ao âmbito empírico, o 

pensamento burguês predica que todo o conhecimento racional acerca da realidade é 

esgotado pelo conhecimento descritivo e quantitativo dos fenômenos fornecido pelas 

ciências empíricas da natureza. Assim sendo, resta à filosofia a posição de um saber 

meramente derivativo, uma reflexão de segunda ordem acerca dos elementos formais 

e metodológicos das ciências empíricas, mas jamais um confronto com seus resultados 

e conteúdos objetivos10. Deste modo, é excluído do escopo do conhecimento racional, 

toda a indagação acerca dos mecanismos, determinações, legalidades etc. que regem 

e engendram os fenômenos empiricamente verificáveis. Por sua vez, como arrimo 

conceitual para essas concepções emerge simultaneamente uma concepção acerca da 

dinâmica da realidade objetiva, que em outro trabalho caracterizamos como uma 

“ontologia empírica”11. Quer dizer, uma ontologia que implica o caráter puramente 

atômico e singular de todos os fenômenos, a natureza puramente contingente do 

encadeamento temporal destes e a exclusão de qualquer relação de necessidade e 

universalidade que pode ser estabelecida entre eles, ora reduzidas a meras 

regularidades de natureza puramente empírica e contingente. 

Essas determinações acerca dos limites impostos ao conhecimento da realidade 

e de sua consequente implicação em termos ontológicos constituem o fundamento 

 

um conjunto possível de leis experimentais.” (DUHEM, 1906, p. 26) 
8 “Desontologização [...] significa, em primeiro lugar, que a física se restringe estritamente ao que é 
dado como fenômeno, que é matéria de descrição. Desontologização significa, em segundo lugar, que 
todos os conceitos de essência e substância, e mesmo o conceito de força, são eliminados da ciência e 
que os únicos conceitos utilizados são aqueles que possibilitam exprimir conexões funcionais no dado 
[...] De acordo com essa concepção, a física consiste em nada além da mais precisa descrição possível 
dos fenômenos observáveis, em cujas assim chamadas leis da natureza tem unicamente a função de 
tornar possível a economia descritiva.” (SCHNADELBACH, 1984, p. 87). 
9 “[...] a atitude diante da objetividade real, diante da questão de se as verdades das ciências naturais 
reproduzem efetivamente a realidade objetiva ou apenas possibilitam a sua manipulação prática, 
domina a filosofia burguesa desde os dias de Belarmino até hoje, determinando sua posição em 
todos os problemas ontológicos.” (LUKÁCS, 2012, p. 39) 
10 Discutimos esse ponto com mais detalhes em Cannalonga; Barbosa (2025, p. 158). 
11 Sobre o emprego desse conceito cf. Cannalonga (2022, p. 66). 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

306 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

teórico geral do pensamento burguês no período da decadência ideológica, 

engendrado pela necessidade de eliminar qualquer indagação acerca da gênese 

objetiva dos fenômenos e de estabelecer teoricamente a perenidade das relações 

sociais implicadas pelo modo produção capitalistas, que asseguram o domínio social 

da burguesia. Deste modo, configuram também o pressuposto necessário para indagar 

acerca da possibilidade da gênese do irracionalismo filosófico, que emerge a partir das 

contradições inerentes de tal visão de mundo. 

I. O fundamento místico do mundo empírico 

Contudo, mesmo frente a essa nova reconfiguração do conhecimento da 

realidade e da estrutura que resulta das necessidades da apologética, o problema 

fundamental, o problema da gênese, subsiste de maneira latente, ainda quando a 

possibilidade de seu questionamento é rejeitada de antemão. São paradigmáticas, 

neste aspecto, as palavras de Wittgenstein, que expressam a profunda angústia e 

incômodo com as limitações autoimpostas pelas determinações socioideológicas da 

decadência ideológica: “Sentimos que, mesmo que todas as questões científicas 

possíveis tenham obtido resposta, nossos problemas da vida não terão sido sequer 

tocados.” (WITTGENSTEIN, 2017, §6.521) 

Mencionamos acima que a regressão ao empírico e a consequente evasão de 

todo questionamento ontológico – pressuposto pela apologética – instituem a 

impossibilidade de uma investigação ontológico-genética dos fenômenos. Na medida 

em que as mediações objetivas e os nexos internos que constituem sua condição de 

possibilidade são eliminadas, resta tão somente a estrutura de mundo que a ontologia 

empírica implica. A gênese material de qualquer fenômeno só pode ser apreendida a 

partir da descoberta das mediações objetivas que o circunscreve, das tendências 

imanentes que um complexo ôntico encerra. Como mencionamos anteriormente, para 

Marx, a própria determinação do conhecimento da historicidade repousa nesta 

possibilidade de identificar e apreender conceitualmente tais nexos internos e 

mediações. Neste aspecto, é notável como mesmo um movimento intelectual 

considerado “revolucionário” em termos teórico-filosóficos no seio do pensamento 

burguês como foi o historicismo alemão jamais é capaz de se confrontar com a questão 

da gênese efetiva dos fenômenos sociais, mas antes interessa-se tão somente pela 

indicação e descrição de sua “singularidade” histórica, em oposição a uma suposta 

tendência homogeneizadora da razão iluminista e de seu conceito de progresso. Ora 

a apreensão de tal “singularidade” postulada realiza-se através do mero recolhimento 

empírico e subsequente interpretação hermenêutica do conjunto de representações 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 307 Verinotio 
nova fase 

ideológicas, vivências subjetivas etc., sem jamais ser capaz de explicar propriamente a 

maneira como essa forma histórica particular pode surgir em primeiro lugar, que dizer, 

a partir de quais condições materiais, quais tendências objetivas do desenvolvimento 

histórico etc. Exemplo desse procedimento é a metodologia da “escola histórica do 

direito” – que por sua vez foi duramente criticada pelo jovem Marx – representada 

sobretudo por Savigny,12 para quem a determinação histórica dos institutos jurídicos 

nada mais é do que a constatação empírica de sua pré-existência, mas jamais a 

indagação acerca da sua gênese material, como bem indica José Barata-Moura: 

Para Savigny, a historicidade do direito é fundamentalmente interior 
ao próprio domínio das representações sociojurídicas; e quando há 
lugar a apelar para usos e costumes do «povo» - isso tem sempre de 
entender-se como referência à representação dominante que em 
determinados períodos do passado se apresentou como hegemónica 
(efetiva ou putativamente) na consciência dos agentes jurídicos. Nunca 
é de uma verdadeira história material dos institutos e das instituições 
que se trata, mas tão-só de um historiar das fontes do direito. 
(BARATA-MOURA, 1994, p. 94) 

A investigação acerca da gênese sempre deve partir da identificação das 

determinações universais, de vigência ontológica, que circunscrevem os entes ou 

fenômenos particulares, através do conjunto de mediações objetivas em que se 

radicam e encontram sua condição de possibilidade. Contudo, o pensamento da 

decadência ideológica passa ao largo dessas determinações, destituindo-as de seu 

estofo ontológico para transmutá-las em meras construções subjetivas ou proposições 

formais, obstando dessa maneira a genuína compreensão de um desdobramento 

categorial ou particularização de categorias universais em fenômenos singulares, como 

sublinha Lukács: 

[...] o universal não aparece na realidade existente em si de maneira 
imediata ou isolada, independentemente dos objetos e das relações 
singulares, sendo, portanto, necessário obtê-lo mediante a análise de 
tais objetos, relações etc. Isso, porém, de modo algum suprime o seu 
ser-em-si ontológico, mas apenas lhe confere características 
específicas. Não obstante, é dessas circunstâncias que surge a ilusão 
de que o universal nada mais é que um produto da consciência 
cognoscente, e não uma categoria objetiva da realidade existente em 
si. (LUKÁCS, 2012, p. 60) 

 

Essa problemática – a latência do problema da gênese que se impõe ao 

 

12 Embora auge da influência de Savigny e da “escola histórica do direito” na Alemanha tenha se dado 
período anterior à 1848, o legado do pensamento reacionário anterior à decadência ideológica segue 
exercendo importante influência em diversos pensadores centrais do período posterior, na medida em 
que já antecipavam em suas linhas fundamentais certas premissas onto-metodológicas: é o caso tanto 
do velho Schelling quanto dos representantes da “escola histórica”, que exerceram ampla influência 
sobre o “historicismo” de Dilthey e seus sucessores. 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

308 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

pensamento burguês – se torna mais clara se fizemos recurso a um dos pensadores 

mais importantes e influentes da filosofia burguesa no período da decadência 

ideológica, cuja obra desempenha um papel central nas formulações do próprio Lukács 

acerca dos rumos da filosofia contemporânea (como veremos). Em seu Tractatus logico-

philosophicus – obra que explicita de maneira cristalina as determinações centrais da 

ontologia empírica do pensamento burguês – Wittgenstein indica que as propriedades 

que determinam os objetos e as relações que estes podem entreter entre si são 

essencialmente propriedades externas (quer dizer, empíricas). Contudo, Wittgenstein 

também aponta que há, de fato, propriedades internas, essenciais aos objetos. Estas 

propriedades são aquelas que sem as quais é impossível sequer pensar a possibilidade 

de existência de um objeto, e que também conformam a condição de possibilidade das 

relações entre objetos, sem as quais qualquer configuração de objetos não seria 

possível. Estas propriedades, entretanto, apenas se mostram nas proposições, mas não 

podem ser apreendidas pelas proposições13. Apresenta-se aqui uma distinção 

fundamental estabelecida por Wittgenstein, entre aquilo que se pode dizer, isto é, ser 

expresso através de proposições e aquilo que apenas se mostra nas proposições 

(consequentemente, na própria realidade das quais as proposições são a figuração 

lógica). Também a “forma lógica” da realidade, que constitui a estrutura necessária 

para os estados de coisas e configurações entre objetos, também é uma determinação 

que apenas pode ser mostrada nas proposições (cf. WITTGENSTEIN, 2017, §4.12). Ora, 

tanto as propriedades internas dos objetos quanto a forma lógica da realidade 

representam a condição de possibilidade dos estados de coisas ou fenômenos do 

mundo externo, constituem, portanto, a condição de possibilidade da gênese desses 

fenômenos. Sua apreensão racional ou figuração lógica, isto é, na forma de 

proposições é, contudo, algo impossível. Sobre elas nada pode ser dito, sobre elas 

“deve-se calar” (WITTGENSTEIN, 2017, §6.54). 

Portanto, para Wittgenstein todo o conjunto das determinações que não podem 

ser objeto de uma apreensão racional, ou seja, aquilo que se mostra, que pode ser 

somente pressentido, mas jamais compreendido, reside em uma dimensão que existe 

à parte do “mundo” dos fatos, essa dimensão é caracterizada por Wittgenstein como 

“o místico”14. O místico, que por sua vez encerra o sentido do mundo (sentido que 

também denota uma determinação axiológica, enquanto determinação de valor ético 

ou estético), é completamente transcendente a este, situando-se em uma dimensão 

 

13 “A presença de tais propriedades e relações internas não pode, todavia, ser asserida por proposições; 
mostra-se, sim, nas proposições que representam aqueles estados de coisas e tratam daqueles objetos.” 
(WITTGENSTEIN, 2017, §4.122) 
14 “Há por certo o inefável. Isso se mostra, é o Místico.” (WITTGENSTEIN, 2017, §6.522) 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 309 Verinotio 
nova fase 

ontologicamente distinta, que não pode de modo algum ser atingida por vias racionais 

ou cognoscitivas em geral (isto é, em Wittgenstein, pelas proposições, pela figuração 

lógica da linguagem)15. A efetividade objetiva do mundo externo, dos eventos que nele 

transcorrem também são completamente inconsequentes em relação a essa dimensão 

mística, que permanece incólume e intocada por qualquer desdobramento que se dê 

no plano dos fatos.16 Há, portanto, um verdadeiro hiato ontológico entre o plano dos 

fatos, o mundo empírico e a substância mística, que representa tanto a condição de 

possibilidade ontológica quanto gnosiológica daquele.  

Essa imagem, porém, também surge como a expressão teórico-conceitual da 

insolubilidade do problema da gênese para o pensamento burguês. Assim, pode-se 

depreender que a ontologia apresentada por Wittgenstein é composta por dois polos 

fundamentais: por um lado, um mundo empírico, regido pela contingência, atomicidade 

etc. e, por outro, um universo místico, de impossível acesso pelas vias racionais 

tradicionais e transcendente em relação ao mundo empírico. Neste segundo se encerra 

não somente as determinações essenciais a partir das quais o mundo empírico pode 

ser efetivamente estruturado e constituído, mas também todo o “sentido” do mundo, 

a partir do qual as autênticas questões vitais do ser humano – que escapam ao estreito 

campo das ciências empíricas (tal como ora são interpretadas pelo pensamento 

burguês no período da decadência ideológica) – encontram derradeira solução. Essa 

é, acreditamos, efetivamente, a estrutura do pensamento filosófico geral que emerge 

sob os auspícios da decadência ideológica da burguesia. E justamente por revelar de 

maneira tão clara e sintética a estrutura básica da filosofia burguesa contemporânea 

Wittgenstein assume a posição de figura paradigmática nas formulações de Lukács 

(2012 pp. 74-9), que em sua Ontologia lhe dedica um excurso situado precisamente 

entre seções sobre o neopositivismo e o existencialismo, justamente com a finalidade 

de denotar a posição mediadora da filosofia de Wittgenstein, enquanto a expressão 

mais bem acabada da unidade fundamental do pensamento burguês no período da 

decadência ideológica. A estrutura categorial do pensamento burguês, portanto, pode 

ser representada da seguinte maneira:  

 

 

15 “O sentido do mundo deve estar fora dele. No mundo, tudo é como é e tudo acontecesse como 
acontece; não há nele nenhum valor – e se houvesse, não teria nenhum valor. Se há um valor que tenha 
valor, deve estar fora de todo o acontecer e de todo o ser assim. Pois todo acontecer e ser assim é 
casual. O que o faz não casual não pode estar no mundo; do contrário, seria algo, por sua vez, casual.” 
(WITTGENSTEIN, 2017, §6.41) 
16 “Como seja o mundo, é completamente indiferente para o Altíssimo. Deus não se revela no mundo.” 
(WITTGENSTEIN, 2017, §6.432) 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

310 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

 

Essa estrutura categorial, ao menos em seus lineamentos ontológicos básicos, 

já aparece em Kant, especificamente em sua postulação do problema da “coisa-em-si”. 

Também em Kant, o problema da gênese dos fenômenos figura como algo 

completamente insolúvel no plano do saber teórico. Essas são consequências 

necessárias para toda a filosofia que assuma uma ontologia empírica como pedra de 

toque de sua sistematização conceitual. Contudo, a diferença fundamental é que Kant 

se recusa a atribuir qualquer propriedade à coisa-em-si, postulando-a simplesmente 

como uma inescrutável dimensão a partir da qual os fenômenos se o originariam, mas 

jamais como um além portador do “sentido” dos fenômenos, como faz Wittgenstein. 

Ao contrário, Kant procura articular uma solução racional para a problemática da 

gênese (que nele ainda figura como o problema da finalidade e da teleologia) a partir 

de sua teoria do juízo reflexivo na sua Crítica da faculdade de julgar. Neste aspecto, 

em sua recusa a atribuir qualquer conteúdo à coisa-em-si, Kant efetivamente oscila 

entre o materialismo e o idealismo, como assinala Lênin (cf. LÊNIN, 1982, pp. 149-

50), sem jamais abrir margem para sua interpretação nos termos do “místico” de 

Wittgenstein. Não tardaria muito, porém, para que à coisa-em-si kantiana fossem 

outorgados conteúdos que transformassem sua natureza ontologicamente neutra em 

uma figura portadora de sentido, é o caso da doutrina schopenhauriana da “Vontade” 

(cf. SCHOPENHAUER, 2005, p. 169).  

Emerge desta determinação uma estrutura ontológico-categorial composto por 

um mundo empírico e um universo místico, intocável pelo conhecimento racional, no 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 311 Verinotio 
nova fase 

qual residiria o verdadeiro sentido da realidade. Tal par categorial circunscreve o 

desdobramento da filosofia burguesa no período da decadência ideológica. Mas, mais 

do que isso, também indica a possibilidade de dois rumos fundamentais para o 

pensamento filosófico da burguesia, que por sua vez refletem determinações as 

políticas e sociais particulares da decadência ideológica. Há, por um lado, a 

possibilidade de, em observância às asseveração de Wittgenstein, silenciar sobre esse 

universo místico e contentar-se com o mundo empírico dado – essa é a perspectiva do 

que se pode caracterizar de maneira geral e provisória como positivismo (o que inclui 

todas as suas mais diversas derivações como o empiriocriticismo, positivismo lógico, 

pragmatismo e as mais recentes correntes da assim chamada “filosofia analítica”); a 

outra possibilidade figura na tentativa de procurar fornecer conteúdo a esse cosmos 

místico e extrair a partir daí, da problemática emergente do sentido da realidade, os 

preceitos norteadores de uma nova filosofia – essa é a linha seguida pelo 

irracionalismo filosófico. No lugar do “místico” incognoscível de Wittgenstein, assomam 

figuras conceituais características do irracionalismo filosófico como a “revelação” do 

velho Schelling, a “vontade” [Wille] de Schopenhauer, o “Deus pessoal” de Kierkegaard, 

o “inconsciente” em Eduard von Hartmann, a “vontade de poder” em Nietzsche, o 

princípio da “vida” [Leben] em Dilthey, Simmel e outros representantes da 

lebensphilosophie17, o “ser” em Heidegger etc. Do mesmo modo que no positivismo, 

também no irracionalismo esse cosmos místico representa sempre um limite 

insuperável para o saber racional – quer dizer, a razão reduzida ao nível do 

entendimento kantiano, enquanto um conhecimento essencialmente descritivo dos 

fenômenos empíricos – para além do qual não é possível avançar pelos métodos 

tradicionais de um saber discursivo. Portanto, a fim de cumprir o programa de fornecer 

um conteúdo a esse cosmos místico, o irracionalismo deve pressupor que um 

conhecimento dessa esfera seja de algum modo possível, contudo predica-se ao 

mesmo tempo que esse conhecimento só pode se realizar por outras vias 

cognoscitivas, isto é, por formas de conhecimento não-racionais, ou por um saber de 

caráter intuitivo: 

Essas são precisamente as questões [...] que resultam dos limites e 

 

17 Tomemos, a título de exemplo, uma passagem de Dilthey, cujas afinidades com a formulação de 
Wittgenstein são evidentes: “A expressão vida [Leben] expressa aquilo que é mais familiar e íntimo, mas 
ao mesmo tempo obscuro e mesmo inescrutável. O que a vida é, é um enigma insolúvel. Todo sentido, 
investigação e pensamento emergem desse inescrutável. Todo conhecimento tem sua raiz nesse algo 
nunca plenamente conhecido. Pode-se salientar seus traços de suas características singulares. Pode-se, 
por assim dizer, perseguir seu tom, seu ritmo, nessa animada melodia. Mas não se pode desmontar a 
vida em seus fatores. Ela é inanalisável [unanalysierbar]. O que ela é, não pode ser expressado em 
nenhuma fórmula ou explicação [...] A vida permanece insondável para o pensamento, como o dado em 
que ele próprio ocorre, atrás do qual, portanto, ele não pode voltar.” (DILTHEY, 1982, pp. 346-7). 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

312 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

das contradições do pensamento puramente intelectivo. Esbarrar em 
tais limites pode significar para o pensamento humano – se este 
percebe nisso um problema a ser solucionado e, como Hegel notou 

acertadamente, “indício e sinal da racionalidade”, isso quer dizer, a 
mais alta forma de conhecimento – um ponto de partida do 
desenvolvimento do pensamento para a dialética. O irracionalismo, 
pelo contrário […] só chegou até esse ponto, absolutizou o problema, 
petrificou os limites do conhecimento intelectivo e transformou-os em 
limites absolutos do conhecimento, mistificando até mesmo o 
problema, convertendo-o artificialmente em problema insolúvel, 

atribuindo-lhe uma resposta “suprarracional”. A equiparação entre 
entendimento e conhecimento, entre os limites do entendimento e os 
limites do conhecimento em geral, a adoção da “suprarracionalidade” 
(da intuição etc.) ali onde é possível e necessário avançar para um 
conhecimento racional – essas são as características mais gerais do 
irracionalismo filosófico. (LUKÁCS, 2020, p. 86) 

Há que se dizer, contudo, que os limites que separam essas duas tendências 

centrais do pensamento burguês contemporâneo são profundamente tênues e a 

passagem de um polo ao outro é constante, não somente no desenvolvimento 

filosófico propriamente dito, mas também nas transformações conceituais e 

metodológicas observadas no seio da reflexão científica18. O elo que liga essas 

tendências, contudo, é precisamente a ontologia empírica que ambos tomam por base 

e que implica na insolubilidade do problema da gênese dos fenômenos (sobretudo no 

plano dos fenômenos sociais e históricos) e na emergência de uma zona obscura 

incontornável na estrutura de seu pensamento:  

A exclusão consequente de toda gênese histórico-social no caso de 
fenômenos eminentemente sociais, o que necessariamente eleva o 
plano atemporal suas características condicionadas pelo tempo, é 
apenas uma consequência metodológica do modo fundamental de ver 
as coisas, da exclusão por princípio de todo e qualquer ente-em-si do 
âmbito das duas filosofias. (LUKÁCS, 2012, p. 90) 

Ambas as opções fundamentais – que, seguindo os parâmetros ora 

estabelecidos, caracterizamos de maneira geral como “positivismo” e “irracionalismo” 

– assim como a flexível linha de demarcação entre elas, refletem por sua vez as 

determinações sociais da decadência ideológica. Mais especificamente, as duas formas 

primordiais de apologética que emergem do mesmo fundamento social. Por um lado, 

no positivismo, observa-se a apologia direta do modo de produção: a aceitação do 

 

18 Nesse aspecto, acreditamos ser de enorme importância o trabalho de Paul Forman (cf. FORMAN, 
1971). Muito embora suas teses operem sob o eixo de uma “capitulação” do pensamento científico 
balizado pelo positivismo em relação as tendências irracionalistas da lebensphilosophie (a questão, 
acreditamos, é mais complexa – as transformações conceituais que se operam nos parece desenvolver-
se de maneira mais imanente ao próprio universo conceitual do que uma simples capitulação externa), 
a maneira arrojada que desenvolve seu argumento e a ampla documentação, nos parece ser uma 
contribuição indispensável para compreender os elementos conceituais que circunscrevem a totalidade 
do pensamento burguês e a maneira como os elementos positivistas podem ser extrapolados em sentido 
abertamente irracionalista. 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 313 Verinotio 
nova fase 

mundo empírico, “positivo” e a observação passiva de suas legalidades e 

determinações fundamentais como leis da natureza inquestionáveis. Por outro, no 

irracionalismo observamos a apologia indireta que procurando oferecer uma crítica do 

mundo empírico dado, através de um recurso aos conteúdos adquiridos através de um 

mergulho do universo místico, que finda por tão somente reafirmar, em uma forma 

modificada, certos elementos fundamentais da sociabilidade burguesa, como veremos 

com mais detalhes na segunda parte deste ensaio. 

Do mesmo modo, as oposições e polêmicas que podem ser observadas com 

tanta frequência entre as duas tendências ao longo da história recente, não nos devem 

dissuadir de identificar sua raiz comum, isto é, na posição de classe e vinculação com 

suas necessidades materiais e ideológicas, que fornecerão os impulsos primordiais de 

suas formulações. Assim, tomando como exemplo os oponentes filosóficos Heidegger 

e Carnap, Lukács indica que ambos constituem “os extremos de correntes que 

socialmente provêm da mesma origem, razão pela qual têm muito em comum em seus 

fundamentos teóricos e se completam em tal polaridade” (LUKÁCS, 2012, p. 76). 

Aprofundando nesta questão acerca da conexão umbilical entre vertentes positivistas 

e irracionalistas na filosofia – focando na oposição entre Heidegger e Carnap – Lukács 

indica que o irracionalismo emerge como uma tentativa de preenchimento do vazio 

que resulta da insolubilidade do problema da gênese, como assinalamos 

anteriormente. Salientando que tal unidade advém de seu comum enraizamento social 

na perspectiva intelectual da burguesia decadente, Lukács aponta que enquanto 

Carnap mantém-se satisfeito com a recomendação de Wittgenstein de se calar perante 

aquilo que escapa à concepção empírica de mundo, Heidegger, por sua vez, procura 

dar voz ao silêncio: 

A ontologia de Heidegger aparece, assim, em duplo sentido, como 
complementação orgânica do neopositivismo [...] Heidegger faz a 
tentativa de preencher com conteúdo, articular filosófica, 
ontologicamente, o "silêncio" de Wittgenstein, em que se expressa a 
rejeição neopositivista de nossos problemas vitais (ou sua 
incapacidade de solucioná-los). Por isso, a filosofia de Heidegger não 
constitui uma antítese exata ao neopositivismo, sendo apenas a 
complementação deste: ambos pisam o mesmo chão, examinam os 
problemas da sua época da mesma maneira, não vislumbrando neles 
autênticas questões histórico-sociais, mas fundamentos imutáveis de 
um pensamento científico, ou então fenomenológico; com a diferença 
de que, onde Carnap se detém satisfeito consigo mesmo, Heidegger 
manifesta um desconforto wittgensteiniano. (LUKÁCS, 2012, p. 84) 

Com essas observações não se deseja de modo algum desprezar as diferenças 

radicais que existem entre tais filósofos nos termos de seu leque conceitual específico 

e no desdobramento de problemas e motivos fundamentais, mas antes procura-se 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

314 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

salientar a raiz comum destas tendências e como as diferenças observáveis se 

desenvolvem radicadas em um ponto de partida comum, em termos de seu derradeiro 

fundamento ontológico. Neste ponto, é notável uma passagem de Heidegger em sua 

“Carta sobre o humanismo” na qual o filósofo alemão polemiza veladamente com as 

teses do Tractatus de Wittgenstein que sumariamos acima, centrando seu fogo crítico 

justamente acerca da questão da cognoscibilidade ou “dizibilidade” do “místico”, que 

em Heidegger aparece como o “ser” [Seyn]. 

A linguagem abandona-se, ao contrário, a nosso puro querer e à nossa 
atividade, como um instrumento de dominação sobre o ente. Este 
próprio ente aparece como o efetivamente real no sistema de atuação 
de causa e efeito. Encontramos o ente como o efetivamente real tanto 
quando calculamos e agimos, como quando procedemos 
cientificamente e filosofamos com explicações e fundamentações. A 
elas também pertence o garantir que algo seja inexplicável. Com tais 
afirmações pensamos estar diante do mistério. Como se já estivesse 
estabelecido que a verdade do ser se pudesse fundamentar, de 
qualquer modo, sobre causas e razões explicativas, ou, o que dá no 
mesmo sobre a impossibilidade de sua apreensão. (HEIDEGGER, 1973, 
p. 350; ênfase adicionada) 

Embora partindo de um juízo distinto, em sua crítica, Heidegger pressupõe 

tanto a mesma concepção da realidade (fundada sob a égide de um mundo empírico) 

quanto a mesma concepção acerca do que constitui um conhecimento “racional”, isto 

é, o puro “cálculo”, voltado meramente para a manipulação ou “dominação” dos 

fenômenos, mobilizado exclusivamente para compreender o “como” [Wer] das coisas 

– com finalidade puramente pragmática – e não seu escopo ontológico na pergunta 

pelo “quê” [Was], que sempre remete a problemática da gênese. Heidegger e 

Wittgenstein, assim, desdobram suas filosofias a partir do mesmo arcabouço teórico. 

Isto é, a partir da divisão entre o mundo o dos fatos, suscetível de ser apreendido na 

forma lógica da proposição e o indizível ou “místico”. Em Heidegger, contudo, essa 

estrutura se impõe na sua formulação clássica da divisão entre o plano dos “entes” 

[Seiende], regido pela manipulação, impessoalidade etc. e o “ser”, fonte da 

“autenticidade” e do sentido. O ponto de cisão entre suas perspectivas filosóficas 

configura-se na possibilidade de apreensão do ser, ou do sentido, que Heidegger julga 

possível mediante o emprego de vias não racionais (o “pensar” ou, posteriormente, a 

“meditação” [Besinnung]), enquanto Wittgenstein decreta sua indizibilidade. Esta, não 

obstante, é uma cisão que se desdobra a partir de uma raiz comum, como salienta 

Lukács: 

Tal confluência no âmbito dessa contraditoriedade (ou essa 
contraditoriedade no âmbito de uma visão de mundo muito 
semelhante) não é obra do acaso, o que se torna tanto mais plausível 
quanto maior a clareza que obtivermos sobre os caminhos percorridos 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 315 Verinotio 
nova fase 

pelo conhecimento para chegar a tais resultados. [...] Wittgenstein e 
Heidegger rejeitam em uníssono, quase com as mesmas palavras, toda 
consideração do quê dos objetos, atrás do qual sempre estão ocultos 
motivos ontológicos, e se atêm ao conhecimento do como, afirmado 
como o único possível. É óbvio que, em todo uso meramente prático 
dos objetos, ou seja, em toda manipulação, o como necessariamente 
força passagem para o primeiro plano. (LUKÁCS, 2012, p. 90) 

E arremata contrastando essa perspectiva com uma filosofia que toma a problemática 

ontológica da gênese como pedra angular da investigação: 

[...] é evidente que todo modo de consideração realmente genético, 
crítico e histórico-social facilmente descobre que o como imediato é 
resultado, modo de externar complexos de forças reais e muito 
diferenciados, sendo que sua respectiva função atual, o como 
imediato, com frequência pode até converter-se em seu oposto. 
(LUKÁCS, 2012, p. 90) 

II. A gênese do irracionalismo filosófico 

Como vimos, a partir da contraposição e complementaridade de Heidegger e 

Wittgenstein, compreende-se que o irracionalismo filosófico emerge como tentativa de 

apresentar uma resposta à insolubilidade do problema da gênese na filosofia burguesa 

contemporânea, ao mesmo tempo que assume tacitamente os pressupostos onto-

metodológicos constitutivos que interditam esse mesmo questionamento. Assim 

sendo, o problema da gênese objetiva dos fenômenos é transubstanciado no problema 

acerca de seu sentido. Essa tentativa de apreensão do sentido, obviamente, não pode 

de nenhuma maneira constituir uma abordagem de caráter científico e objetivo, visto 

que a estrutura ontológica do pensamento burguês põe em dois planos distintos 

(embora relacionados de maneira transcendente) o mundo empírico dos fenômenos – 

o único passível de ser objeto do conhecimento “racional” (isto é, um conhecimento 

meramente descritivo e quantificável) e a esfera transcendente e a-racional do sentido. 

Do mesmo modo, por se localizar numa dimensão além do mundo dos fenômenos 

empíricos essa esfera de realidade portadora de sentido apresenta um caráter não-

objetivo, não-material. Dessa maneira, como indicado, a elucidação do sentido 

autêntico da realidade só pode ser realizada por vias de conhecimento não-racionais, 

intuitivas e, em última instância, subjetivas. Na medida em que a realidade externa 

apenas pode oferecer um conhecimento formal e manipulável acerca das regularidades 

observáveis no encadeamento temporal dos fenômenos, o sentido do mundo não pode 

ser encontrado no mundo objetivo, dos objetos externos, mas só pode ser procurado 

na dimensão transcendente da interioridade do sujeito.  

Como indicamos anteriormente, em sua investigação crítica do irracionalismo 

filosófico, sobretudo em A destruição da razão, Lukács não apresenta de maneira 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

316 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

apriorística um conceito de irracionalismo, a partir do qual seria possível subsumir 

diversos autores e tendências intelectuais. Mas antes, procura acompanhar o 

desdobramento histórico do irracionalismo filosófico a partir da análise pormenorizada 

de seus mais importantes representantes, sublinhando a maneira como os motivos e 

categorias característicos se manifestam em suas filosofias, sempre de maneira 

particular, em estreita conexão com as necessidades históricas que surgem para a 

burguesia em cada período, sempre de acordo com o caráter e intensidade da luta de 

classes, entre outros fatores. Lukács procura, desse modo, capturar o elemento 

substancial que unifica o pensamento irracionalista em suas diferentes manifestações, 

que perdura meio à mudança. Somente ao final da análise seria possível elaborar uma 

formulação sintética do conceito de irracionalismo filosófico. Acreditamos que agora, 

com base na investigação de Lukács e dos elementos elencados até o momento ser 

possível fornecer tal definição conceitual: o irracionalismo filosófico se caracteriza 

como uma perspectiva filosófica que postula um conhecimento não-racional da 

essência não-objetiva (ou sentido) do mundo. Essa definição só pode emergir a partir 

da apreensão e exposição das determinações basilares do pensamento burguês, em 

sua íntima articulação com a realidade histórica da decadência ideológica e seus 

desdobramentos, quer dizer, como resultado derradeiro da investigação. 

Armados dessa definição, procuremos agora apresentar a origem de algumas 

determinações basilares do irracionalismo a partir do fundamento geral fornecido pela 

teoria da decadência ideológica de Lukács. Indicamos anteriormente que a filosofia 

burguesa se estrutura a partir de duas esferas ontológicas distintas: uma esfera 

representando o mundo dos fenômenos empíricos e uma esfera no qual se encerra o 

sentido deste. Para o irracionalismo filosófico, contudo, essas esferas não apenas são 

distintas, mas efetivamente contrapostas: em oposição à esfera transcendente, 

portadora de sentido, a esfera dos fenômenos é caracterizada como carente de 

sentido, sendo antes apenas objeto de um saber forma, descritivo e manipulatório. 

Essa oposição entre as esferas ou dimensões da realidade – assim como a forma de 

conhecimento apropriado para acessá-las – constituirá, sob diferentes caracterizações, 

a pedra de toque do arcabouço conceitual da quase totalidade dos principais 

representantes do irracionalismo filosófico. Podemos encontrar uma ampla quantidade 

de exemplos das variações que se decolam desse mesmo arcabouço teórico 

apresentada nas investigações de Lukács: a ideia de uma filosofia negativa (racionalista 

e logicista) e uma filosofia positiva (capaz de penetrar na “verdadeira” realidade 

transcendente do ser) no velho Schelling; a oposição entre o mundo como 

representação [Vorstellung], dominado pela causalidade e o mundo como vontade 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 317 Verinotio 
nova fase 

[Wille] em Schopenhauer; a decadência [décadance] e a transvaloração dos valores pela 

vontade de poder [Wille zur Macht] ou a oposição entre a perspectiva apolínea 

(racionalista) e dionisíaca (instintiva, volitiva) em Nietzsche; em Dilthey, a oposição 

entre a experiência externa fragmentária e o caráter contínuo e dinâmico da experiência 

interna da “vivência” [Erlebnis], assim como a distinção entre as ciência da natureza 

[Naturwissenschaft] e seu princípio metodológico de explicação [Erklärung] e as 

ciências do espírito [Geisteswissenschaften] e o método hermenêutico de compreensão 

[Verstehen]; a oposição entre a rigidez [Starrheit] do mundo coisificado dos fenômenos 

e o mundo dinâmico e fluído da “vida” [Leben] nos diversos representantes da filosofia 

da vida (como Simmel, Rathenau etc.); a oposição entre a civilização [Zivilitation] 

racionalizada e mecânica e a cultura [Kultur] em Spengler; entre a “sociedade” 

atomizada [Gessellschaft] e a “comunidade” [Gemeinschaft] orgânica em diversos 

representantes da sociologia alemã (cf. LUKÁCS, 2020, pp. 513ss); entre o tempo 

“espacializado” da experiência externa e a durée da intuição em Bergson; entre a 

“segurança” [Sekuritat] alienada da vida cotidiana burguesa e a revelação do sentido 

através do perigo [Gefahr] e da morte em Ernst Jünger; entre o mundo “impessoal” e 

inautêntico dos entes [Seiende] e o ser [Sein] em Heidegger; entre espírito racionalista 

e estéril [Geist] e “alma” [Seele] em Ludwig Klages, entre muitos outros. 

Na esteira de seu fundamento apologético e da necessidade de interdição do 

conhecimento histórico objetivo, essa oposição entre a esfera do sentido 

transcendente e o mundo empírico carente de sentido foi empregada com a finalidade 

de negar a possibilidade do conhecimento histórico e da historicidade pelos primevos 

representantes do irracionalismo filosófico, como Schopenhauer e Kierkegaard. Ao 

transcorrer estéril dos eventos do mundo externo, privados de sentido, era oposto 

uma essência imutável, portadora de sentido, frente a qual qualquer mudança ou 

transformação no mundo dos fatos era trivial e irrelevante. Contudo, com o acirramento 

da luta de classes e a necessidade de um combate mais enérgico ao pensamento 

socialista, emerge a necessidade de afirmar uma dimensão propriamente histórica para 

o pensamento irracionalista, de modo a fornecer elementos para o enfrentamento 

ideológico direto com o pensamento objetivamente historicista do proletariado. Neste 

sentido, a oposição entre as duas agora esferas assume a significação de uma ideia de 

decadência. A esfera do sentido é identificada com algo primordial e originário, 

enquanto a carência de sentido presente no mundo empírico aparece como o resultado 

dessa decadência e da perda deste sentido originário. Assim, para fundamentar o 

combate ideológico contra a concepção dialética do desenvolvimento histórico, o 

irracionalismo contrapõe uma versão mitologizada da história como decadência de um 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

318 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

sentido originário perdido ou corrompido; segundo Lukács, Nietzsche e sua teoria da 

décadance dos instintos e das hierarquias naturais figura como o precursor definitivo 

dessa tendência: 

A essa concepção dialética da história, o irracionalismo precisava 
contrapor outra, mas que fosse igualmente uma explicação histórica 
da realidade, de modo a permanecer atual e ter efetividade em sentido 
reacionário. O conteúdo reacionário, a defesa apologética da 
sociedade capitalista como ápice insuperável e ponto final do 
desenvolvimento da humanidade precisava, entretanto, conduzir, 
simultaneamente, a uma superação da história, do desenvolvimento e 
do progresso. A mais essencial contribuição intelectual do 
irracionalista Nietzsche consiste em marchar – desviando-se da 
realidade objetiva – no passo das necessidades da época, conferindo 
à história natural e social uma interpretação mítica, de modo que nela 
o desenvolvimento apareça não só com novos conteúdos e objetivos 
reacionários, como também o próprio desenvolvimento seja, na 
representação mítica, dissolvido e superado por si mesmo. (LUKÁCS, 
2020, p. 330) 

Essa formulação, contudo, assume contornos ainda mais definidos com o 

aprofundamento histórico das lutas de classes, estando também na base do 

pensamento de Spengler (oposição entre cultura e civilização) e nas teses sobre a 

decadência da comunidade orgânica originária [Gemeinschaft] e crítica da sociedade 

[Gesellschaft] liberal e atomizada19, da perda das propriedades “ctônicas” da cultura 

em Baeumler, também se encontrando na base da formulação heideggeriana acerca 

da história do ser [Seinsgeschichte] enquanto “esquecimento do ser” 

[Seinsvergessenheit], assim como nas versões mais crassas da decadência enquanto 

diluição das propriedades originárias da raça ariana pela miscigenação nos ideólogos 

do nacional socialismo e outras formulações racistas.  

Importa aqui observar a maneira como essas oposições derivam da armação 

categorial da filosofia burguesa, assim como também se vinculam à oposição entre as 

esferas da subjetividade (esfera “mística”) e da objetividade (mundo empírico), sendo 

que a primeira é concebida como portadora de sentido enquanto a segunda carente 

deste. Essa ausência de sentido do mundo objetivo é, por sua vez, frequentemente 

mobilizada na forma de uma crítica à realidade social fetichizada que emerge do modo 

de produção capitalista. Desse modo procura-se identificar a concepção mecânica e 

estática da dinâmica do mundo empírico característica ao pensamento burguês na 

decadência ideológica com o caráter alienante, impessoal, mecânico, coisificado, das 

relações sociais capitalistas. A peculiaridade do irracionalismo filosófico, então, se dá 

no fato de que este se apresenta como uma crítica da realidade social existente, 

 

19 Sobre esse ponto cf. Losurdo (1991) e Fritsche (1999, pp. 68ss). 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 319 Verinotio 
nova fase 

mediante a identificação entre o mundo empírico, quer dizer, a objetividade em geral, 

com a vida social fetichizada do capitalismo, ao mesmo tempo em que se configura 

filosoficamente como uma apologia do próprio capitalismo. Como salientamos 

anteriormente, a apologia ao modo de produção capitalista pode se realizar por uma 

via direta – a eliminação conceitual de todas as contradições da vida social sob o 

capitalismo – ou pela via de apologia indireta. Segundo Lukács, o irracionalismo 

filosófico se inscreve precisamente na forma de apologia indireta. Nele as 

determinações contraditórias da vida social sob o capitalismo são recolhidas 

empiricamente e salientadas teoricamente, ao mesmo tempo em que sua base material 

concreta é teoricamente eliminada ou ocultada. Isso pode se efetivar de duas maneiras, 

determinadas pelas necessidades sociais e ideológicas da burguesia em cada caso: (1) 

ou essas contradições aparecem sublimadas enquanto formas ontológicas 

constitutivas do ser, ou seja, insuperáveis por definição – o exemplo mais evidente se 

materializa no pessimismo filosófico de Schopenhauer; (2) ou as contradições da vida 

social do capitalismo são transubstanciadas em determinações de caráter puramente 

ideológico, enquanto tipos distintos de “atitudes”, “posturas”, “ideias”, isto é, formas 

ideológicas cuja validade supostamente transcenderiam a própria historicidade 

material do capitalismo. Enquanto na primeira variação, a crítica ao mundo objetivo 

vem acompanhada de uma resignação e desprezo por toda a tentativa de 

transformação da vida social, a segunda se apresenta não somente como uma crítica 

da realidade atual, mas também como um programa para sua superação mediante a 

recuperação do sentido originário. Essa crítica apologética ao capitalismo vincula-se, 

então, precisamente às formulações mitológicas acerca da decadência e perda do 

sentido originário mencionadas anteriormente. O mundo empírico, isto é, a vida social 

sob o capitalismo liberal, reduzida a elementos puramente ideológicos (racionalismo, 

atomismo, segurança, impessoalidade etc.), encontra-se contrastada com o sentido 

originário que reside na esfera transcendente da subjetividade. A superação das 

contradições do capitalismo converte-se simplesmente na superação destes elementos 

ideológicos – o que também possibilita a identificação entre capitalismo (liberal) com 

a democracia e até mesmo com o socialismo, tomados como distintas etapas de um 

mesmo processo de decadência – ao mesmo tempo em que se mantém intacta a base 

material do modo de produção capitalista e do domínio social da burguesia: 

Primeiramente, todos os eventos históricos são reduzidos a 
determinados estados psicológicos misticamente exagerados e a uma 
polaridade rígida. [...] contudo, podemos agora perceber a contradição 
fundamental da filosofia da vida em um nível mais elevado e concreto 
dentro dessa concepção mítica. Pois, por um lado, o primitivo, o 
original, o que está próximo da origem metafísica do ser humano, o 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

320 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

vivo, o instintivo recebe uma ênfase em relação ao racional, ao que 
está congelado, ao mecânico-racional, sendo que este último sempre 
deve ser entendido, em forma mitológica, como o capitalismo. Por 
outro lado, essa forma romântica-reacionária da filosofia da história 
não pode ser consistentemente aplicada em nenhum lugar. Deve 
haver, em todos os lugares, a ordem, o claro, o apolíneo triunfando 
sobre as forças do caos, sobre os poderes subterrâneos escuros e 
opacos, sendo que esse caos, então, de repente – claro, de novo em 
forma mitológica – é equivalente ao capitalismo mais a revolução 
proletária (pense-se na identificação do liberalismo com o marxismo). 
(LUKÁCS, 1989, p. 102) 

Neste sentido, a crítica materialista do modo de produção capitalista pode ser 

caracterizada como “inferior” ou “ingênua”, por não tocar na verdadeira “essência” das 

contradições da vida social, por se ater meramente à realidade externa e não ser capaz 

de adentrar a subjetividade e capturar o sentido originário – a única fonte de 

“verdadeira” mudança. A este respeito, Lukács aduz uma notável citação de Hugo 

Fischer, que critica o marxismo por não ser capaz de entender o capitalismo como uma 

manifestação da figura mítica da “decadência”: 

A categoria de capital é uma especificação da categoria de 
decadência, categoria determinante da filosofia da cultura e da 
metafísica. O capital é a forma da decadência da vida econômica. O 
erro fundamental do marxismo – mais do que do próprio Marx – 
consiste em considerar a decadência como forma do capitalismo e não 
o capitalismo como uma forma da decadência. (FISCHER apud 
LUKÁCS, 1989, p. 157) 

De maneira similar argumenta Marx Scheler, afirmando que o marxismo procura apenas 

combater a economia capitalista, mas não “sua verdadeira raiz”, quer dizer, o espírito 

do capitalismo: 

Em nenhuma de suas variações o socialismo marxista do quarto 
estado representa uma verdadeira oposição ao capitalismo, ao capital 
e sua raiz, a saber, o espírito capitalista. Ao invés disso, ele meramente 
representa os interesses materiais de sua própria classe no seio da 
sociedade capitalista, o interesse dos trabalhadores manuais e estes 
apenas na medida e quem os trabalhadores estão envolvidos no 
mesmo espírito capitalista que os empresários e os burgueses 
(SCHELER, 1984, p. 634) 

O que é notável nessa crítica apologética do capitalismo, contudo, é a profunda 

ausência de conteúdo determinado que ela encerra. As determinações centrais da 

crítica jamais superam as formas mais abstratas de caracterização conceitual: 

oposições abstratas entre vivo e morto, dinâmico e estático, alma e espírito, intuição 

e razão, perigo e segurança, autêntico e inautêntico etc. Não obstante, é justamente a 

ausência de conteúdo determinado desse tipo de formulação que fornece a 

possibilidade de uma infinita de maleabilidade conceitual acerca do sentido a ser 

apreendido pela via do mergulho na subjetividade. Essa maleabilidade é funcional e 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 321 Verinotio 
nova fase 

necessária, na medida em que o sentido a ser apreendido invariavelmente identifica-

se com as necessidades ideológicas da burguesia em cada período histórico 

determinado. Contudo, para além de sua funcionalidade para o combate ideológico, 

essa ausência de conteúdo resulta necessariamente do caráter apologético do 

irracionalismo. Isso se torna evidente quando se procura contrastar a crítica 

irracionalista do capitalismo às críticas reacionárias feitas ao capitalismo nascente e à 

burguesia revolucionária pelos arautos defensores da aristocracia e das instituições 

feudais. Estes últimos ainda podiam confrontar um sistema social ao outro, elencando 

conteúdos concretos e opor ao capitalismo em expansão determinações objetivas da 

organização social e instituições feudais – pense-se, por exemplo, em Novalis e na 

maneira como ele ainda é capaz de propor a recuperação das instituições feudais como 

a coroa e a igreja contra a desagregação advinda do avanço do capitalismo (cf. DROZ, 

1949, pp. 159ss) ou na defesa da servidão e do caráter “comunal” da propriedade 

agrária feudal em Justus Moser (cf. EPSTEIN, 1966, pp. 297ss) e mesmo nas profundas 

críticas à economia política capitalista feitas por Jean de Sismondi. O irracionalismo, 

por sua vez, é capaz tão somente de sublimar ideologicamente, de maneira idealista, 

certos elementos (materiais, concretos) da vida capitalista, ao qual ele opõe a outros, 

igualmente sublimados: 

Não se trata mais da luta entre dois sistemas sociais, como foi em sua 
época a crítica romântica do capitalismo, mas a contraposição entre 
duas atitudes, entre dois pontos de vista acerca da realidade. Assim, 
em Dilthey, a psicologia “compreensiva” é apenas um outro ponto de 
vista metodológico contraposto à “psicologia” analítica (isto é, 
mecânica). Também em Bergson a durée réelle é algo que pode ser 
obtida através de uma atitude subjetiva, através da intuição, portanto 
algo distinto do tempo do entendimento (mecânico, mensurável); 
também em Rickert a “unicidade” [Einmaligkeit] do desdobramento 
histórico, a singularidade (“o in-dividual”) dos objetos históricos, é 
igualmente um produto da atividade “ponente” [setzenden] de objetos 
do sujeito, assim como as “leis” da natureza, que aqui formam seu 
contrário. (LUKÁCS, 1989, pp. 120-1) 

Portanto, para o irracionalismo filosófico somente através do mergulho na 

interioridade, de sua transformação e alteração, é possível atingir o sentido, para além 

do mundo externo fetichizado, carente de sentido, do capitalismo. A ausência de 

conteúdo do irracionalismo filosófico é, portanto, uma consequência necessária da 

natureza de sua apologia indireta do capitalismo. Neste ponto, porém, emerge uma 

outra distinção importante: entre aqueles indivíduos que possuem a disposição para 

adentrar na subjetividade e apreender o verdadeiro sentido da realidade, que podem 

ouvir seu “chamado” [Anruf] e aqueles que se mantém meramente aferrados ao mundo 

das aparências fenomênicas e não são capazes de ver para além do “véu de maia” do 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

322 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

mundo empírico. Aqui emerge um motivo central, que Lukács caracterizará como 

“aristocratismo epistemológico”. Isto é, a concepção de que o conhecimento 

“verdadeiro” se encontra reservados para um conjunto restrito de indivíduos, dotados 

de propriedades inatas e naturezas distintas e indisponível para as massas em geral 

(cf. LUKÁCS, 2020, p. 136). Referindo-se a Lebensphilosophie (cuja armação categorial 

é compartilhada com outras variantes do irracionalismo filosófico, como vimos), Lukács 

sintetizar os principais elementos deste conceito: 

Qualquer filosofia que repouse sobre a vivência terá de ser 
essencialmente intuitiva, e a intuição é uma faculdade que apenas os 
eleitos, os membros de uma nova aristocracia, supostamente 
possuem. Mais tarde, quando os antagonismos sociais se fizerem 
ainda mais agudos, dir-se-á sem pudor que as categorias do 
entendimento e da razão pertencem à plebe democrática, ao passo 
que os homens realmente escolhidos e superiores interagem com o 
mundo apenas com base na intuição. A teoria do conhecimento da 
filosofia da vida é por princípio aristocrática. (LUKÁCS, 2020, p. 362) 

Em oposição ao pensamento “racional” que se refere exclusivamente ao mundo 

externo (acessível a qualquer um) e que pode apenas fornecer um saber de natureza 

formal e quantificável, o irracionalismo então apresenta um conhecimento de outra 

natureza, não-racional e não-objetivo, que não é desenvolvido com base na análise e 

investigação da própria realidade, mas se obtém intuitivamente, por aqueles poucos 

que possuem a disposição necessária para tal. No curso do desenvolvimento histórico 

do irracionalismo a distinção entre indivíduos pressuposta pelo aristocratismo 

epistemológico assumirá contornos políticos e sociais particulares, a depender das 

necessidades ideológicas da burguesia em cada caso: em Schelling, identifica-se com 

a aristocracia tradicional católica-prussiana; em Schopenhauer trata-se da burguesia 

alemã desiludida após o fracasso da revolução democrática de 1848 e do 

compromisso com a aristocracia fundiária [Junkers], que reconhece a futilidade de 

qualquer tentativa de transformar a sociedade (LUKÁCS, 2020, pp. 86-7); em 

Nietzsche, identifica-se à nova aristocracia dionisíaca, de natureza superior, para quem 

“é permitido tudo aquilo que não se encontra livre para os seres de rebanho” 

(NIETZSCHE, 2015, p. 273); na época do imperialismo, esse grupo de indivíduos, 

dotados da capacidade de discernir o autêntico sentido da realidade, passa a assumir 

características de natureza völkisch e raciais, como em Heidegger ou nos 

representantes mais tradicionais do fascismo e do nacional-socialismo como Baeumler, 

Krieck e Rosenberg. 

Da concepção acerca da capacidade destes indivíduos de natureza “superior” 

em capturar o sentido do mundo, torna possível depreender uma outra determinação 

constitutiva do irracionalismo filosófico: a prioridade do elemento prático em relação 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 323 Verinotio 
nova fase 

ao teórico. Essa determinação decola do fato de que, em última instância, o 

irracionalismo filosófico não se propõe a elaborar qualquer tipo conhecimento acerca 

da realidade objetiva, tampouco em fornecer um método para que tal conhecimento 

seja possível20, mas tão somente indagar acerca do sentido desta – que não constitui 

um saber de natureza objetiva, encontrando-se em uma dimensão distinta daquela da 

realidade externa e inapreensível pelas vias tradicionais de conhecimento. Esse 

“sentido” refere-se, portanto, sempre à vida, à existência, isto é, em última instância, à 

conduta prática dos indivíduos. Esse fato não surpreenderá ninguém quando temos 

em mente as filosofias de Schopenhauer, Kierkegaard ou Nietzsche, autores que 

ostensivamente direcionam suas filosofias para problemas de natureza prática. Não 

obstante, essa determinação, também é válida para autores que em geral aparentam 

uma vocação de viés primordialmente teórico como, por exemplo, o velho Schelling e 

Heidegger. Schelling, ao formular o direcionamento de sua “filosofia positiva”, indica 

que seu propósito último é a apreensão da dimensão transcendente e suprassensível 

da realidade (o “positivo”) que constitui a possibilidade da experiência sensível através 

de um puro ato de liberdade de Deus, fundando a experiência na própria ação livre21. 

Heidegger, por sua vez, no famoso §74 de Ser e tempo, no qual introduz o conceito 

de historicidade [Geschichlichkeit]22, apresenta como única saída para a impessoalidade 

[Das Man] do mundo alienado dos entes, a resolução [Entschlossenheit] do Dasein que 

reconhece sua historicidade, que o arranca do mundo de possibilidades arbitrárias e 

colocam em conexão com seu destino [Schicksal] e com o envio coletivo [Geschick], 

definido por Heidegger como o “gestar-se [Geschehen] da comunidade [Gemeinschaft] 

e do povo [Volkes]” (HEIDEGGER, 2012, p. 1.041) – longe de rejeitar a dimensão 

prática da filosofia, Heidegger apresenta “uma brilhante síntese dos motivos comuns 

a todos os autores da direita revolucionária” (FRITSCHE, 1999, p. 217)23.  

 

20 Isso é válido mesmo para o caso de autores como Dilthey, cuja grande maioria dos escritos gira em 
torno de problemas metodológicos acerca da fundamentação das ciências do espírito 
[Geisteswissenschaften]. Mesmo em Dilthey, tal fundamentação tem por finalidade última a compreensão 
da dimensão “interior” da vida humana, da “vida” [leben] e fundamentação de uma “cosmovisão” 
[Weltanschauung] capaz de guiar os homens em um contexto de crise da sociedade burguesa, como 
bem aponta Michael Ermath: “Ele [Dilthey, FC] estava convencido que as ciências do espírito 
[Geisteswissenchaften] ofereciam uma fecunda solução para o estéril dilema que impedia o crescimento 
da compreensão humana e ameaçava enfraquecer a cultura europeia [...] O caráter especial das ciências 
do espírito era a fonte do seu significado único e potencial prático para a humanidade, mas esse caráter 
especial apresentava problemas particulares de definição teórica e justificação.” (ERMATH, 1978, pp. 
18-9) 
21 “A filosofia positiva é sobretudo uma doutrina da criação e da história do Cristo ou a criação se 
conecta com a autoposição de Deus, ela é sua revelação e, como se sabe, para Schelling, a revelação 
de um ser, é a sua maneira de existir completamente por si, tendo assumido a si mesmo, manifestando 
completamente sua essência” (VETO, 1974, p. 239). 
22 Segundo Karl Löwith, o próprio Heidegger lhe confidenciou que o significado desse conceito estaria 
na base de seu engajamento político com o nacional-socialismo, cf. Löwith (2007, p. 58). 
23 Ou, como precisa Nicolas Gonzales Varela: “A Daseinanalytik pretende precisamente descobrir as 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

324 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

De fato, a prioridade do elemento prático em relação ao teórico 

progressivamente assume a forma de um escancarado antagonismo em relação à 

teoria, a racionalidade e a cientificidade em geral. Discutindo o combate que o 

irracionalismo fascista trava contra toda concepção científica de filosofia, Lukács 

comenta uma passagem de um filosofo nacional-socialista pouco relevante, Franz 

Boehm, que não obstante explicita a maneira como a dimensão transcendente do 

sentido refere-se sobretudo à dimensão prática da vida: 

Essa hostilidade irreconciliável à natureza científica da filosofia talvez 
possa ser vista ainda mais claramente do que nas passagens 
polêmicas em que Boehm analisa a essência do que ele entende por 
visão de mundo alemã. Sua categoria central aqui é o insondável 
[Unerforschliche]: “Para o pensamento alemão, o insondável não é é 
uma definição de limite, mas uma definição totalmente positiva [...] Ela 
permeia toda a nossa realidade e reina no menor e no maior [...] O 
insondável como um impacto indissolúvel de nossa realidade é 
essencialmente inacessível, mas de modo algum desconhecido. Nós o 
conhecemos, mesmo que não possa ser dito, ele age em nossas vidas, 
determina nossas decisões, dispõe-se de nós.” (LUKÁCS, 1956, p. 31; 
ênfase adicionada) 

O antagonismo em relação ao elemento teórico da filosofia e do pensamento 

em geral tende a culminar, finalmente, na proposição da necessidade de dissolução da 

própria filosofia em nome de um fundamento eminentemente prático-político. É o caso, 

para tomar um outro exemplo aduzido por Lukács, de Ernst Krieck, que anunciava a 

morte da filosofia e sua substituição por uma “antropologia política” völkisch e racista:  

Hitler e Rosenberg já haviam combatido toda a cientificidade com a 
finalidade de colocar o mito [Mythos] em seu lugar. Krieck deseja 
encontrar uma fundamentação filosófica para essa questão central da 
visão de mundo nacional-socialista. Ele o faz de maneira bastante 
radical: no lugar das ciências filosóficas fundamentais de então, a 
lógica e a teoria do conhecimento, ele apresenta uma biologia, uma 
antropologia: “a emergente antropologia racial-völkisch-política [...] 
toma agora o lugar da entrementes morta ‘filosofia”. (LUKÁCS, 1956, 
p. 32) 

Contudo, talvez ainda mais radical e infame seja a posição de Heidegger, que 

afirmava que era necessário dar um fim à filosofia, para que ela pudesse dar lugar a 

uma metapolítica: “O fim da ‘filosofia’- Nós devemos levá-la a um fim e com isso 

preparar algo completamente distinto – metapolítica [Metapolitik]” (HEIDEGGER, 2014, 

p. 115). Essa metapolítica, por fim, não poderia ser outra coisa senão a sublimação 

conceitual da práxis política do nacional-socialismo, que aparece como o derradeiro 

 

fontes ontológicas primordiais tanto do teórico quanto do prático, portanto, descobrir as possibilidades 
genuínas de uma filosofia prática, de uma grande política, pela primeira vez validadas na história do 
ser.” (VARELA, 2017, p. 36) 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 325 Verinotio 
nova fase 

princípio da filosofia, capaz de libertar uma verdade originária há muito ocultada pela 

“metafísica ocidental”: 

Em que medida o nacional-socialismo jamais pode ser o princípio de 
uma filosofia, mas apenas ser deve ser posto sob a filosofia como 
princípio.  
Em que medida, contudo, o nacional-socialismo pode certamente 
assumir posições determinadas e assim contribuir para uma nova 
posição fundamental com relação ao Ser.  

Mas isso apenas sob o pressuposto de que o nacional-socialismo 
conheça-se em seus limites – i.e. compreenda que é verdadeiro apenas 
se – apenas se estiver em condições de – preparar e libertar uma 
verdade originária. (HEIDEGGER, 2014, p. 190) 

Com isso, podemos compreender que, em sua essência, o irracionalismo 

filosófico se configura como a filosofia da práxis da burguesia reacionária nos 

momentos em que a crise do capitalismo e o acirramento da luta de classes exigem 

medidas e soluções de caráter agressivamente reacionário e não mais uma mera 

apologia direta do atual estado de coisas. Essa práxis, contudo, não se efetiva 

enquanto uma intervenção prática nos complexos materiais que conformam o tecido 

da realidade social (como é a práxis em sentido propriamente marxista) mas antes 

apenas como uma ação subjetiva e interior. Isto é ainda como algo exclusivamente 

encerrado nos limites da subjetividade, enquanto simples tomada de consciência ou 

afirmação de uma “disposição afetiva fundamental” [Grundstimmung] tal como formula 

Heidegger em seu infame discurso do reitorado (cf. HEIDEGGER, 2007, p. 162). E, 

frequentemente, tal ação subjetiva redunda em não mais do que predicação da 

submissão do indivíduo às potências irracionais (à “vontade”, ao “destino”, à “vida” 

etc.), em outras palavras, submissão ao domínio irrestrito e absoluto da burguesia. 

Enquanto a perspectiva marxista por sua vez afirma a unidade dialética de teoria e 

práxis (quer dizer, o conhecimento da realidade como instrumento de sua derradeira 

transformação), o pensamento irracionalista dispensa a teoria em nome de uma forma 

de conhecimento não-racional, intuitivo, que conduz necessariamente a uma práxis 

exclusivamente subjetiva, interna, que por sua vez necessariamente conflui para a 

implementação dos fins reacionários da burguesia. 

Conclusão 

Como vimos ao longo deste ensaio, o irracionalismo é, a forma ideológica com 

que a burguesia assume em sua tentativa de elaboração uma solução reacionária à 

contestação de seu domínio social, que assume preponderância nos momentos 

históricos em que a mera apologia direta se torna insuficiente para sua autojustificação 

– momentos tais como o que vivemos atualmente. Apelando para uma esfera 



Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

326 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

transcendente de sentido – acessada exclusivamente por vias não-racionais – cujo 

conteúdo específico depende tão somente das necessidades ideológicas da burguesia 

em cada momento histórico (o que implica sua infinita maleabilidade) a emergência de 

um pensamento irracionalista torna-se um expediente imprescindível no combate 

árduo da burguesia para assegurar a manutenção de seu domínio social e da forma 

específica de sociabilidade que a sustenta.  

Assim, compreende-se a enorme atualidade e fecundidade contidas nas análises 

de Lukács, especialmente para o momento histórico que vivemos. Deste modo, reduzir 

o combate travado por Lukács ao pensamento irracionalista como uma polêmica vazia, 

com um viés exclusivamente político-partidário (como fizeram muitos 

contemporâneos)24, configura um profundo erro de análise, que ignora os diversos 

elementos fecundos apresentados nos escritos críticos de Lukács. Contudo, é 

necessário também indicar que essa fecundidade e atualidade das formulações de 

Lukács não surgem ex nihilo e que é impossível excluir um certo elemento pessoal e 

não somente social e político. Em sua juventude, Lukács não apenas cresceu sob o 

influxo intelectual das tendências dominantes da Lebensphilosophie alemã (tendo sido 

aluno não somente de Dilthey e Simmel, mas também de Max Weber) como foi, ele 

próprio, um importante e influente representante dessa mesma tradição.25 Lukács 

observou em primeira mão a maneira como as tendências cruciais da 

Lebensphilosophie evoluíram em um sentido reacionário e como estas conduziam a 

uma apologia (indireta) do capitalismo e culminaram nas formas mais degeneradas do 

fascismo europeu. Essa experiência íntima é relatada por Lukács no prefácio de seu 

primeiro escrito de fôlego sobre o tema do irracionalismo e da decadência ideológica, 

o manuscrito Wie ist die faschistische Philosophie in Deutschland entstanden? (Como 

surgiu a filosofia fascista na Alemanha?), redigido em 1933: 

Esse livro foi escrito após a tomada de poder de Hitler e após a minha 
emigração forçada em poucas semanas. Contudo, posso igualmente 
dizer, sem grande exageração: esse livro está em gestão há mais de 
25 anos. Como aluno de Simmel e Dilthey, como amigo de Max Weber 
e Emil Lask, como leitor entusiasta de Stefan George e Rilke eu 
testemunhei todo o desenvolvimento aqui representado […] Para o 
leitor que se intimida com as consequências desse livro, com o 
reconhecimento da unidade do desenvolvimento do pensamento 
burguês do período imperialista até o fascismo, devo enfatizar aqui 
que a afirmação dessa conexão não é uma construção apressada para 
considerações polêmicas, mas uma síntese e generalização de um 

 

24 Para uma preciosa síntese dos calorosos debates em torno da obra de Lukács, sobretudo em torno 
da temática da crítica à filosofia burguesa cf. os capítulos relevantes em Tertulian (2023) e Netto (2023). 
25 Lucien Goldmann chega mesmo a argumentar que a coletânea As almas e as formas (1911) de Lukács 
constitui a primeira instância da tendência filosófica que posteriormente viria a ser conhecida como 
“existencialismo”, cf. Goldmann (1968, pp. 160-1). 



Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 327 Verinotio 
nova fase 

período testemunhado. Alguns de meus amigos de juventude, 
honestos e convencidos anticapitalistas românticos, vi serem tragados 
pelo turbilhão do fascismo. As grandes esperanças da filosofia e da 
poesia desaparecer entre os dois campos, porque eles apenas 
puderam renunciar ao parasitismo do período em suas conclusões, 
mas não nos pressupostos de seu pensamento, porque eles romperam 
apenas exteriormente com a burguesia imperialista, mas não até as 
raízes de seu ser e de seu pensamento. (LUKÁCS, 1989, p. 39) 

É notável que ao descrever as circunstâncias pessoais de sua tomada de posição 

Lukács procura sempre salientar que as razões da derrocada ideológica de honestos 

pensadores com quem conviveu radica-se na própria essência da ideologia burguesa, 

na forma que essa assume no momento histórico de sua decadência ideológica. Desse 

modo, as investigações de Lukács lançam luz sobre o fato de que fenômenos 

intelectuais como o irracionalismo (que fornece a base de sustentação conceitual e 

ideológica para movimentos políticos reacionários como o fascismo) não assomam à 

vida cotidiana como uma infeliz contingência, mas que, antes, derivam do próprio 

arcabouço conceitual e do cosmos ideológico do pensamento burguês. Se este não 

puder ser superado, tampouco aquele o será. O irracionalismo é, portanto, uma 

consequência necessária da ideologia burguesa e da necessidade da apologia do 

modo de produção capitalista. Combater o irracionalismo de maneira consequente 

significa romper não somente com suas formas de manifestação, mas combater as 

“raízes de seu ser e de seu pensamento”, isto é, a própria ideologia burguesa que lhe 

fornece arrimo, em todas as suas manifestações, mesmos aquelas que se encontram 

revestidas de um lustro de “respeitabilidade”. 

É neste aspecto que o pensamento de Lukács ainda se mantém fecundo e 

importante, em sua capacidade de revelar os elementos constitutivos do pensamento 

burguês no período da decadência ideológica e investigar a maneira como, a partir 

deles, o irracionalismo pode emergir. Dessa maneira, as investigações de Lukács são 

relevantes para o nosso próprio tempo e fornecem instrumentos teóricos 

indispensáveis para combater o irracionalismo que avança e se expande por todos os 

poros da vida social. 

Referências bibliográficas 

BARATA-MOURA, José. Marx e a crítica da «Escola Histórica do Direito». Lisboa: 
Caminho, 1994. 

CANNALONGA, Francisco. “Lukács e o estatuto ontológico do irracionalismo filosófico”. 
In. ______. Anuário Lukács, v. 9, pp. 60-86, 2022. 

CANNALONGA, Francisco; BARBOSA, Jonnefer. Dialética e decadência ideológica: para 
uma teoria marxista da filosofia contemporânea. DoisPontos, Curitiba, 21(3), pp. 
144-65, 2025. Disponível em: <https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.95952>. 

https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.95952


Francisco Malê Vettorazzo Cannalonga 

328 |                          ISSN 1981 - 061X, v. 30 n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025 Verinotio 
nova fase 

CARNAP, Rudolf. “Logical foundations of the unity of science”. In: ______. CARNAP, 
Rudolf; MORRIS, Charles; NEURATH, Otto (Ed.). International encyclopedia of 
unified science, v. I, n.1-5. Chicago: University of Chicago Press, 1955. 

CASSIRER, Ernst. Substance and function and Einstein’s theory of relativity. Chicago: 
Open Court, 1923. 

DILTHEY, Wilhelm. Gesammelte Schriften. V. Band. Die Geistige Welt, erste Hälfte. 
Stuttgart: B. G. Teubner, 1924. 

DILTHEY, Wilhelm. Gesammelte Schriften. XIX Band. Grundlegung der Wissenschaften 
von Menscher, der Gesellschaft und der Geschichte. Göttinger: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1982. 

DROZ, Jacques. L’Allemagne et la Révolution Française. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1949. 

DUHEM, Pierre. La théorie physique. Son objet et sa structure. Paris: Chevalier & 
Rivière, 1906. 

EPSTEIN, Klaus. The genesis of German conservatism. Princeton: Princeton University 
Press, 1966. 

ERMATH, Michael. Dilthey. The critique of historical reason. Chicago: University of 
Chicago Press, 1978. 

FISCHER, Hugo. Karl Marx und sein Verhältnis zu Staat und Wirtschaft. Jena: Gustav 
Fischer Verlag, 1932. 

FORMAN, Paul. “Weimar culture, causality, and quantum theory, 1918-1927: 
Adaptation by German physicists and mathematicians to a hostile intellectual 
environment”. In: ______. Historical studies in the physical sciences, v. 3 (1971), pp. 
1-115. 

FOSTER, John Bellamy. The new irrationalism. The monthly review, v. 74, Issue 9 
(February), 2023. Disponível em: <https://monthlyreview.org/2023/02/01/the-
new-irrationalism/>. Acesso em: 23 out. 2024. 

FRITSCHE, Johannes. Historical destiny and national socialism in Heidegger’s Being 
and time. Berkeley: University of California Press, 1999. 

GOLDMANN, Lucien. “Introduction aux premiers écrits de Georges Lukács”. In: ______. 
LUKÁCS, Georg. La théorie du roman. Trad. Jean Clairevoye. Paris: Danoël, 1968. 

HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm. Fenomenologia do Espírito. Trad. Paulo Menezes. 
9. edição. Petrópolis: Vozes, 2014 

HEIDEGGER, Martin. Escritos e conferências. Trad. Ernildo Stein. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. 

HEIDEGGER, Martin. A autoafirmação da universidade alemã (o discurso da reitoria). 
Tercera Margem, v. 11, n. 17: Homenagem a Philippe Lacoue-Labarthe 1940-
2007, pp. 149-166, 2007. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Trad. Fausto Castilho. Campinas: Unicamp, 2012. 
HEIDEGGER, Martin. Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann Verlag, 2014. 
LÊNIN, V. I. Materialismo e empiriocriticismo. Lisboa: Avante, 1982. 
LOSURDO, Domenico. La communità, la morte, l’Occidente. Heidegger I' «ideologia 

della guerra». Torino: Bollati Boringhieri, 1991. 
LUKÁCS, György (Georg). Schicksalswende. Berlim: Aufbau, 1956. 
LUKÁCS, György (Georg). Zur Kritik der faschistischen Ideologie. Berlim: Aufbau, 

1989. 
LUKÁCS, György (Georg). Marxismo e teoria da literatura. Trad. Carlos Nelson 

Coutinho. São Paulo: Expressão Popular, 2010. 
LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social v. I. Trad. Carlos Nelson Coutinho, 

Mario Duayer, Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2012. 
LUKÁCS, György. Marx e Engels como historiadores da literatura. Trad. Nélio 

Schneider. São Paulo: Boitempo, 2016 

https://www.jstor.org/journal/histstudphyssci
https://monthlyreview.org/category/2023/volume-74-issue-09-february/
https://monthlyreview.org/category/2023/volume-74-issue-09-february/
https://monthlyreview.org/2023/02/01/the-new-irrationalism/
https://monthlyreview.org/2023/02/01/the-new-irrationalism/
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/issue/view/720
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/issue/view/720


Decadência ideológica e a gênese do irracionalismo filosófico em Lukács 

 ISSN 1981 - 061X, v. 30, n. 2, pp. 301-329 – jul.-dez., 2025     | 329 Verinotio 
nova fase 

LUKÁCS, György (Georg). Introdução a uma estética marxista. Sobre a particularidade 
como categoria da estética. Trad. Leandro Konder e Carlos Nelson Coutinho. São 
Paulo: Instituto Lukács, 2018. 

LUKÁCS, György. A destruição da razão. Trad. Bernard Herman Hess, Rainer Patriota 
e Ronaldo Vielmi Fortes. São Paulo: Instituto Lukács, 2020 

MACMANUS, Matt. Georg Lukács diagnosed the irrationalism at the heart of right-wing 
thought. Jacobin, 2023. Disponível em: <https://jacobin.com/2023/09/georg-
lukacs-irrationalism-right-wing-thought-philosophy>. Acesso em: 23 out. 2024. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Cartas sobre O capital. Trad. Leila Escorsim. São Paulo: 
Expressão Popular, 2020. 

MASSUIA, Rafael da Rocha. Marxismo e literatura. A recepção de György Lukács em 
Leandro Konder e Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2013. 

NETTO, José Paulo. Lukács: uma introdução. São Paulo: Boitempo, 2023. 
NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos póstumos 1884-1885 v. V. Trad. Marco Antônio 

Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2015. 
SCHELER, Max. Gesammelte Werke 4. Politisch-Pädagogische Schriften. Berna: 

Francke Verlag, 1982. 
SCHELLING, Friedrich Wilhelm. Sämmtliche Werke. Zweite Abteilung, Dritter Band. 

Stuttgart: Cotta, 1858. 
SCHNÄDELBACH, Herbert. Philosophy in Germany. 1831-1933. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1984. 
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação t. I. Trad. 

Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2005. 
SHARPE, Matthew; KING, Matthew. Lukács’s critique of irrationalism. From the 

antinomies of bourgeois thought to the destruction of reason. Dissonância, v. 7, 
2023. 

TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Nineteenth century philosophy. Belmont: Wadsworth 
Publishing Company, 1973. 

VETÖ, Miklos. La primauté du pratique selon Schelling. Les Études Philosophiques, 
abr.-jun. 1974, n. 2, pp. 221-44. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. 3. ed. Trad. Luiz Henrique 
Lopes dos Santos. São Paulo: Edusp, 2017. 

Como citar: 
CANNALONGA, Francisco Malê Vettorazzo. Decadência ideológica e a gênese do 

irracionalismo filosófico em Lukács. Verinotio, Rio das Ostras, v. 30, n. 2, pp. 301-
329, 2025. 

https://jacobin.com/2023/09/georg-lukacs-irrationalism-right-wing-thought-philosophy
https://jacobin.com/2023/09/georg-lukacs-irrationalism-right-wing-thought-philosophy

